o Acta Psiquiatr Psicol Am Lat. 2024, 70(2): 59-61
Editorial

De la meditacion en el contexto de un modelo mente-cuerpo

Huco R. MANcuso

La llamada meditacion se presenta a menudo como una panacea para todos los males «fisicos» o
«mentales» o simplemente «existenciales»' y desde multiples y, no siempre solidarios, puntos de vista
o niveles de resolucion. Ya en la década de los afios 70, Arnold Lazarus [3], refiriéndose a la medita-
cion, escribia: «One man’s meat is another man’s poison», cruda version anglosajona del tradicional
dicho latino «de gustibus et coloribus non est disputandumy.

Muchas veces se concibe la meditacién como una practica capaz de curar universalmente todo el sufri-
miento a quien se acerca a ella, por lo que existe la creencia de que siempre y solo trae beneficios a
quien la practica. No es casualidad que el centro meditativo estadounidense Dhamma Pubbananda,
especializado en meditacion, la haya definido como un «remedio universal para males universales» que
permite una «liberacioén total de la impureza y el sufrimiento» [2]. La meditacion, a pesar de sus anti-
guos origenes hinduistas y en particular budistas, ha logrado integrarse en la sociedad y cultura esta-
dounidense actual, al punto que el 14% de la poblacion de ese pais la practica para mejorar su bienestar
mental, emocional y fisico [4]. Sin embargo, aunque existe evidencia de los efectos positivos de la medi-
tacion, incluido el aumento de las emociones positivas y el bienestar psicoldgico, asi como la reduccion
de la ansiedad y el estrés, en las ultimas décadas, las investigaciones han comenzado a sacar a la luz
los riesgos y efectos secundarios de practicas meditativas, como depresion, agitacion y episodios esqui-
zofrénicos [3]. Gracias al trabajo de algunos investigadores, comienza a difundirse la conciencia de que
la meditacion puede resultar una practica beneficiosa para algunos sujetos y perjudicial para otros,
especialmente para aquellos que tienen antecedentes de problemas de salud mental o afecciones psi-
quiatricas que aun no han surgido. Sin embargo, esta linea de investigacién esta todavia en sus inicios.?

Willoughby Britton, directora del Laboratorio de Neurociencia Clinica y Afectiva de la Facultad de
Medicina de la Universidad de Brown, ha dedicado su carrera a estudiar los posibles efectos adversos
de la meditacion y las practicas contemplativas. Tan pronto como se gradud, ella misma se convirtié en
una avida meditadora; sin embargo, durante un estudio sobre la relacion entre la meditacion y la cali-
dad del suefio —innovador porque se basé en datos de laboratorio, y no sélo en las impresiones de los
participantes— hizo un descubrimiento inesperado: los sujetos que meditaban durante mas de 30 minu-
tos al dia se despertaban con mas frecuencia durante la noche y dormian menos profundamente, aun-
que afirmaban dormir mejor gracias a esta practica [1].

Los resultados de este estudio llevaron a Britton y su equipo a subrayar cémo, hasta entonces, las
investigaciones sobre las practicas contemplativas se habian centrado casi exclusivamente en sus
beneficios, descuidando el analisis de los posibles riesgos asociados a ellas. De ahi surgié el «Proyecto
Variedades de Experiencia Contemplativa», una investigacion destinada a documentar, comprender y
hacer publicos los testimonios de quienes han experimentado efectos no deseados después de la medi-
tacién, involucrando a profesores y practicantes —con diferentes niveles de experiencia— de la
meditacion de las escuelas Theravada,® Zen* y Tibetana.® Los datos recopilados permitieron arrojar luz
sobre posibles fendmenos adversos, como ansiedad, panico, flashbacks traumaticos, alucinaciones
visuales y auditivas y aplanamiento afectivo [4].

1 Ya la milenaria distincion, aqui expresada entre: «fisico/biologico» versus «mental» o «existencial» a una discusion
no resuelta sobre la naturaleza humana que no pretendemos resolver obviamente pero tampoco evitar.

2 Algo que deberia resultar obvio para todo agente de salud —y que era una de las directivas fundamentales de
Hipdcrates— parece olvidado en el siglo de los «protocolos» que quizas hayan sustituido al viejo acto médico.

3 Es la mas antigua de las escuelas del budismo. Literalmente significa «el camino de los mayores» y se supone que
se deriva directamente de las ensefianzas de Buda.

4 Se refiere basicamente a las ensefianzas de las escuelas budistas japonesas de Mahayana derivadas de la escue-
la china Chan, y de las que se derivan a su vez las tradiciones coreanas Son y vietnamitas Thién. No obstante el
budismo Zen se funde con las tradiciones sintoistas japonesas arcaicas y se desarrolla especialmente entre los
samurais puros del siglo XVII-XVIIl y conservandose en el actual Bushido.

5 Basicamente relacionada con las escuelas budistas de la extinta teocracia de los Lamas del Tibet.



60 EDITORIAL

La acumulacién de esta evidencia llevé a Britton a la fundacion de Cheetah House, un proyecto cuya
misién es brindar apoyo a quienes han experimentado problemas relacionados con las practicas con-
templativas (problemas que, lamentablemente, muchas veces son ignorados por otros profesionales) y
educar a instructores de meditacion sobre los posibles efectos nocivos de esta practica.

Ahora bien, mas recientemente, en especial en el occidente globalizado, se difundié una practica sui
generis, en cierto sentido menos rigurosa que las tradiciones budistas y desprendida de la dimension
religiosa, a veces conocida con el ambiguo término «mindfulness»® entendido como «atencién o mente
plenax.

El objetivo de maxima de las practicas contemplativas es promover la atencién plena o la capacidad de
permanecer en el momento presente sin intentar cambiarlo, por lo que hoy en dia la psicoterapia esta
volviendo su mirada hacia los «tratamientos de tercera generacién», cuyo denominador comun es el
mindfulness como piedra angular [6].

Al igual que las practicas contemplativas, la atencién plena también ha sido «acusada» de causar
malestar psicoldégico. Whippman [7] sostiene que la sociedad consumista en la que vivimos, especial-
mente a través del gobierno y los organismos corporativos, fomenta la idea de un hombre sano como
una maquina que nunca experimenta emociones negativas; si se experimentan no es porque la socie-
dad falle sino porque el individuo no se esfuerza lo suficiente para pensar positivamente. Aqui es donde
entra en juego el mindfulness: de hecho, puede ayudar a mantener los pensamientos centrados no sélo
en el momento presente, sino también en una vision positiva de la realidad. En términos concretos: igno-
rar lo que esta mal y sequir produciendo y, sobre todo, consumiendo.

Lo que resulta asombroso, es comprender como ciertas corrientes de la psicoterapia actual lo propon-
gan seriamente como una metodologia terapéutica efectiva y ética. Es decir, cual es el verdadero obje-
tivo del mindfulness. ¢Se limita tan s6lo a mantener el optimismo o el pensamiento positivo o no preo-
cuparse por el futuro? Creemos sinceramente que no.

Segun Linehan:

(...) la atencion plena representa la capacidad de sentir y tolerar emociones, ya sean buenas o malas [no nece-
sariamente los hechos]. En otras palabras: no ignorar sino aceptar. Aceptar que algo anda mal es el primer paso
para promover el cambio. El mindfulness también nos resulta Gtil durante este proceso: el cambio no es facil, es
un desafio que puede provocar ansiedad, frustracion y tristeza. Practicar gestionar nuestra mente de forma
consciente es la clave para soportar estas emociones negativas en aras de un bien mayor: lograr nuestro bie-
nestar [5, p.18]."

Mas aun:

Por su complejidad, conviene prestar atencién a la distincion entre la idea de mindfulness promovida por la
sociedad, es decir, una positividad omnipresente destinada a sofocar cualquier tipo de malestar en favor de la
eficiencia y la productividad, y aquella sobre la que se basa la psicoterapia actual que esta construyendo su
propia evolucion. Por tanto, es aconsejable no someterse a esta practica de forma arbitraria y confiar en per-
sonas competentes que evallen la posibilidad de proceder de forma compatible con la historia clinica presen-
tada. La supervision de un profesional también garantiza compartir los propédsitos del mindfulness y permite
identificar un objetivo funcional y bien fundamentado, reduciendo la probabilidad de tener efectos no desea-
dos [5, p.18].

6 La palabra inglesa, como se puede comprobar en cualquier diccionario de la lengua, se define, en su primera acep-
cién como: «the quality or state of being mindful», o sea «bearing in mind: aware». Lo curioso, no obstante, es que
el primer uso data de 1530 para mindfulness y el siglo XIV para mindful lo cual indica una preocupacion de larga data
en la cuestion en ambito inglés (véase por ejemplo el Merriam Webster Dictionary) y que encuentra también correla-
to en la tradiciéon mistica cristiana, especialmente catdlica.

7 La traduccion de la presente y siguiente cita es propia.

Acta Psiquiatr Psicol Am Lat. 2024; 70(2): 59-61



EDITORIAL

61

En nuestro ambito, el colega de esta publicacién, el Dr. Ricardo Aranovich, aplica desde larga data un
método propio de «ejercicios» que se acercan a las practicas de meditacion, como producto de una
vasta experiencia de décadas, en las que sintetiza la meditacion budista, los ejercicios de Santiago de
Loyola y la tradicién neuropsiquiatrica y terapéutica moderna, pero que se abre a la filosofia existen-
cialista y a la aplicacion sistematica de la obra de José Ortega y Gasset, en una adecuada distincién
entre las esferas de la mente, el cuerpo y el alma, tratando de armonizar sus competencias y sus poten-
cialidades, en una dosificacién propia de cada existenciario Unico e irrepetible.

Referencias

1.

Britton WB, Haynes PL, Fridel KW, Bootzin RR.
Polysomnographic and Subjective Profiles of Sleep
Continuity Before and After Mindfulness-Based
Cognitive Therapy in Partially Remitted Depression.
Psychosom Med. 2010;72(6):539-48. PMID:
20467003 DOI: 10.1097/PSY.0b013e3181dc1bad
Kortava D. (2021). Lost in Thought: The psychological
risks of meditation. Harper’s Magazine. 2021 April;
Sect. Report. [Cited 2024 April 19]. Available from:
https://harpers.org/archive/2021/04/lost-in-thought-
psychological-risks-of-meditation/

Lazarus AA. Multimodal Behavior Therapy. New
York: Springer; 1976.

Lindahl JR, Fisher NE, Cooper DJ, Rosen RK, Britton,
WB. The varieties of contemplative experience:

A mixed-methods study of meditation-related chal-
lenges in Western Buddhists. PLoS One.
2017;12(5):e0176239. PMID: 28542181 DOI:
10.1371/journal.pone.0176239

Linehan MM. Cognitive-behavioral treatment of bor-
derline personality disorder. New York: Guilford
Press; 1993.

Ruggiero GM. La parola, il corpo e la macchina
nella letteratura psicoterapeutica. Torino: Alpes
ltalia; 2022.

Whippman R. Actually, Let's Not Be in the Moment.
The New York Times. 2016, November 26; Sect.
Opinion. Available from:
https://www.nytimes.com/2016/11/26/opinion/sunda
y/actually-lets-not-be-in-the-moment.html

Acta Psiquiatr Psicol Am Lat. 2024; 70(2): 59-61



