
La llamada meditación se presenta a menudo como una panacea para todos los males «físicos» o
«mentales» o simplemente «existenciales»1 y desde múltiples y, no siempre solidarios, puntos de vista
o niveles de resolución. Ya en la década de los años 70, Arnold Lazarus [3], refiriéndose a la medita-
ción, escribía: «One man’s meat is another man’s poison», cruda versión anglosajona del tradicional
dicho latino «de gustibus et coloribus non est disputandum».

Muchas veces se concibe la meditación como una práctica capaz de curar universalmente todo el sufri-
miento a quien se acerca a ella, por lo que existe la creencia de que siempre y sólo trae beneficios a
quien la práctica. No es casualidad que el centro meditativo estadounidense Dhamma Pubbananda,
especializado en meditación, la haya definido como un «remedio universal para males universales» que
permite una «liberación total de la impureza y el sufrimiento» [2]. La meditación, a pesar de sus anti-
guos orígenes hinduistas y en particular budistas, ha logrado integrarse en la sociedad y cultura esta-
dounidense actual, al punto que el 14% de la población de ese país la practica para mejorar su bienestar
mental, emocional y físico [4]. Sin embargo, aunque existe evidencia de los efectos positivos de la medi-
tación, incluido el aumento de las emociones positivas y el bienestar psicológico, así como la reducción
de la ansiedad y el estrés, en las últimas décadas, las investigaciones han comenzado a sacar a la luz
los riesgos y efectos secundarios de prácticas meditativas, como depresión, agitación y episodios esqui-
zofrénicos [3]. gracias al trabajo de algunos investigadores, comienza a difundirse la conciencia de que
la meditación puede resultar una práctica beneficiosa para algunos sujetos y perjudicial para otros,
especialmente para aquellos que tienen antecedentes de problemas de salud mental o afecciones psi-
quiátricas que aún no han surgido. Sin embargo, esta línea de investigación está todavía en sus inicios.2

Willoughby Britton, directora del Laboratorio de Neurociencia clínica y Afectiva de la Facultad de
Medicina de la universidad de Brown, ha dedicado su carrera a estudiar los posibles efectos adversos
de la meditación y las prácticas contemplativas. Tan pronto como se graduó, ella misma se convirtió en
una ávida meditadora; sin embargo, durante un estudio sobre la relación entre la meditación y la cali-
dad del sueño —innovador porque se basó en datos de laboratorio, y no sólo en las impresiones de los
participantes— hizo un descubrimiento inesperado: los sujetos que meditaban durante más de 30 minu-
tos al día se despertaban con más frecuencia durante la noche y dormían menos profundamente, aun-
que afirmaban dormir mejor gracias a esta práctica [1].

Los resultados de este estudio llevaron a Britton y su equipo a subrayar cómo, hasta entonces, las
investigaciones sobre las prácticas contemplativas se habían centrado casi exclusivamente en sus
beneficios, descuidando el análisis de los posibles riesgos asociados a ellas. De ahí surgió el «Proyecto
Variedades de Experiencia contemplativa», una investigación destinada a documentar, comprender y
hacer públicos los testimonios de quienes han experimentado efectos no deseados después de la medi-
tación, involucrando a profesores y practicantes —con diferentes niveles de experiencia— de la
meditación de las escuelas Theravāda,3 Zen4 y Tibetana.5 Los datos recopilados permitieron arrojar luz
sobre posibles fenómenos adversos, como ansiedad, pánico, flashbacks traumáticos, alucinaciones
visuales y auditivas y aplanamiento afectivo [4].

Acta Psiquiátr Psicol Am Lat. 2024; 70(2): 59-61
Editorial

Hugo R. MANcuSo

De la meditación en el contexto de un modelo mente-cuerpo

1 Ya la milenaria distinción, aquí expresada entre: «físico/biológico» versus «mental» o «existencial» a una discusión
no resuelta sobre la naturaleza humana que no pretendemos resolver obviamente pero tampoco evitar.
2 Algo que debería resultar obvio para todo agente de salud —y que era una de las directivas fundamentales de
Hipócrates— parece olvidado en el siglo de los «protocolos» que quizás hayan sustituido al viejo acto médico.
3 Es la más antigua de las escuelas del budismo. Literalmente significa «el camino de los mayores» y se supone que
se deriva directamente de las enseñanzas de Buda.
4 Se refiere básicamente a las enseñanzas de las escuelas budistas japonesas de Mahayana derivadas de la escue-
la china Chán, y de las que se derivan a su vez las tradiciones coreanas Sòn y vietnamitas Thiền. No obstante el
budismo Zen se funde con las tradiciones sintoístas japonesas arcaicas y se desarrolla especialmente entre los
samuráis puros del siglo XVII-XVIII y conservándose en el actual Bushido. 
5 Básicamente relacionada con las escuelas budistas de la extinta teocracia de los Lamas del Tíbet. 



La acumulación de esta evidencia llevó a Britton a la fundación de cheetah House, un proyecto cuya
misión es brindar apoyo a quienes han experimentado problemas relacionados con las prácticas con-
templativas (problemas que, lamentablemente, muchas veces son ignorados por otros profesionales) y
educar a instructores de meditación sobre los posibles efectos nocivos de esta práctica.

Ahora bien, más recientemente, en especial en el occidente globalizado, se difundió una práctica sui
generis, en cierto sentido menos rigurosa que las tradiciones budistas y desprendida de la dimensión
religiosa, a veces conocida con el ambiguo término «mindfulness»6 entendido como «atención o mente
plena».

El objetivo de máxima de las prácticas contemplativas es promover la atención plena o la capacidad de
permanecer en el momento presente sin intentar cambiarlo, por lo que hoy en día la psicoterapia está
volviendo su mirada hacia los «tratamientos de tercera generación», cuyo denominador común es el
mindfulness como piedra angular [6].

Al igual que las prácticas contemplativas, la atención plena también ha sido «acusada» de causar
malestar psicológico. Whippman [7] sostiene que la sociedad consumista en la que vivimos, especial-
mente a través del gobierno y los organismos corporativos, fomenta la idea de un hombre sano como
una máquina que nunca experimenta emociones negativas; si se experimentan no es porque la socie-
dad falle sino porque el individuo no se esfuerza lo suficiente para pensar positivamente. Aquí es donde
entra en juego el mindfulness: de hecho, puede ayudar a mantener los pensamientos centrados no sólo
en el momento presente, sino también en una visión positiva de la realidad. En términos concretos: igno-
rar lo que está mal y seguir produciendo y, sobre todo, consumiendo.

Lo que resulta asombroso, es comprender cómo ciertas corrientes de la psicoterapia actual lo propon-
gan seriamente como una metodología terapéutica efectiva y ética. Es decir, cuál es el verdadero obje-
tivo del mindfulness. ¿Se limita tan sólo a mantener el optimismo o el pensamiento positivo o no preo-
cuparse por el futuro? creemos sinceramente que no. 

Según Linehan: 

(…) la atención plena representa la capacidad de sentir y tolerar emociones, ya sean buenas o malas [no nece-
sariamente los hechos]. En otras palabras: no ignorar sino aceptar. Aceptar que algo anda mal es el primer paso
para promover el cambio. El mindfulness también nos resulta útil durante este proceso: el cambio no es fácil, es
un desafío que puede provocar ansiedad, frustración y tristeza. Practicar gestionar nuestra mente de forma
consciente es la clave para soportar estas emociones negativas en aras de un bien mayor: lograr nuestro bie-
nestar [5, p.18].7

Más aún: 

Por su complejidad, conviene prestar atención a la distinción entre la idea de mindfulness promovida por la
sociedad, es decir, una positividad omnipresente destinada a sofocar cualquier tipo de malestar en favor de la
eficiencia y la productividad, y aquella sobre la que se basa la psicoterapia actual que está construyendo su
propia evolución. Por tanto, es aconsejable no someterse a esta práctica de forma arbitraria y confiar en per-
sonas competentes que evalúen la posibilidad de proceder de forma compatible con la historia clínica presen-
tada. La supervisión de un profesional también garantiza compartir los propósitos del mindfulness y permite
identificar un objetivo funcional y bien fundamentado, reduciendo la probabilidad de tener efectos no desea-
dos [5, p.18]. 

60 EDIToRIAL

Acta Psiquiátr Psicol Am Lat. 2024; 70(2): 59-61

6 La palabra inglesa, como se puede comprobar en cualquier diccionario de la lengua, se define, en su primera acep-
ción como: «the quality or state of being mindful», o sea «bearing in mind: aware». Lo curioso, no obstante, es que
el primer uso data de 1530 para mindfulness y el siglo XIV para mindful lo cual indica una preocupación de larga data
en la cuestión en ámbito inglés (véase por ejemplo el Merriam Webster Dictionary) y que encuentra también correla-
to en la tradición mística cristiana, especialmente católica. 
7 La traducción de la presente y siguiente cita es propia.



En nuestro ámbito, el colega de esta publicación, el Dr. Ricardo Aranovich, aplica desde larga data un
método propio de «ejercicios» que se acercan a las prácticas de meditación, como producto de una
vasta experiencia de décadas, en las que sintetiza la meditación budista, los ejercicios de Santiago de
Loyola y la tradición neuropsiquiátrica y terapéutica moderna, pero que se abre a la filosofía existen-
cialista y a la aplicación sistemática de la obra de José ortega y gasset, en una adecuada distinción
entre las esferas de la mente, el cuerpo y el alma, tratando de armonizar sus competencias y sus poten-
cialidades, en una dosificación propia de cada existenciario único e irrepetible. 

EDIToRIAL 61

Acta Psiquiátr Psicol Am Lat. 2024; 70(2): 59-61

Referencias

1. Britton WB, Haynes PL, Fridel KW, Bootzin RR.
Polysomnographic and Subjective Profiles of Sleep
continuity Before and After Mindfulness-Based
cognitive Therapy in Partially Remitted Depression.
Psychosom Med. 2010;72(6):539-48. PMID:
20467003 DoI: 10.1097/PSY.0b013e3181dc1bad

2. Kortava D. (2021). Lost in Thought: The psychological
risks of meditation. Harper’s Magazine. 2021 April;
Sect. Report. [cited 2024 April 19]. Available from: 
https://harpers.org/archive/2021/04/lost-in-thought-
psychological-risks-of-meditation/

3. Lazarus AA. Multimodal Behavior Therapy. New
York: Springer; 1976.

4. Lindahl JR, Fisher NE, cooper DJ, Rosen RK, Britton,
WB. The varieties of contemplative experience: 

A mixed-methods study of meditation-related chal-
lenges in Western Buddhists. PLoS one.
2017;12(5):e0176239. PMID: 28542181 DoI:
10.1371/journal.pone.0176239

5. Linehan MM. cognitive-behavioral treatment of bor-
derline personality disorder. New York: guilford
Press; 1993.

6. Ruggiero gM. La parola, il corpo e la macchina
nella letteratura psicoterapeutica. Torino: Alpes
Italia; 2022.

7. Whippman R. Actually, Let’s Not Be in the Moment.
The New York Times. 2016, November 26; Sect.
opinion. Available from: 
https://www.nytimes.com/2016/11/26/opinion/sunda
y/actually-lets-not-be-in-the-moment.html


